Gesellschaft fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit

GOTTINGEN

The Memorial at
Synagogue Square
in Goettingen

Bettina Kratz-Ritter



Impressum

Bettina Kratz-Ritter: The Memorial at
Synagogue Square in Goettingen

Herausgeber: Gesellschaft fiir christlich-
juidische Zusammenarbeit Géttingen e. V.
Schriftenreihe, Heft 3

Gestaltung & Satz: Bernd Neubauer
Ubersetzung: Elizabeth Eck

© 3. erw. Aufl. 2018 Gesellschaft fiir
christlich-jiidische Zusammenarbeit
Gottingen e. V.

www.gcjz-goettingen.de
IBAN: DE12 2605 0001 0000 0160 63



Bettina Kratz-Ritter

The Memorial at Synagogue Square
in Goettingen






The memorial

Today when you approach the Square “Platz der Syna-
goge” at the corner of Obere and Untere Maschstrasse,
instead of the synagogue built in 1874 in the arched neo-
romanesque style and extended in 1895, you will find a
conglomerate of buildings that seems to be rather disparate
and random: The southern side of the triangular area is
bounded by the former Trade Union House built in 1955, a
pre-fabricated building with a flat roof, and on the eastern
side there is a classical rose-tinted building which served as
the local jail. To the northwest there is a row of houses, in-
cluding the light-green half-timbered building housing the
Salvation Army, built in 1902.

ﬂ; uuw
/ JH e \\‘
‘!‘amun.;.;iiiii%ih’

il s*cuuu% 'ummullll

7!’!‘.177".—.‘.55?“_ VY Y/ER\VY VIV

Synagogue Square

5



In the center of the free area, there is a metal sculpture: the
memorial for the synagogue which once stood here until it
was destroyed in 1938 during the Reichspogromnacht. De-
signed and created by the Italian artist and sculptor Cor-
rado Cagli (born 23 February 1910 in Ancona, died 28
March 1976 in Rome), it was dedicated in 1973. Despite
the not very attractive surroundings, more than 45 years
later the memorial is still expressive and moving.

The construction of the memorial is both simple and in-
genious and the light effect is fascinating. Based on the
basic form of a Star of David, the Jewish national symbol,
a nearly 6 meter high, pyramid-shaped tubular sculpture
rises from the centre of the structure. This construction
tapers to a point like a flame. The memorial is constructed
of steel tubing, exposed aggregate and exposed concrete. It
is set in a gently rising slope of earth which opens beneath

The sculpture under construction (1973)

6



the memorial to form a kind of amphitheatre with strik-
ing light effects. The amphitheatre can be entered via steps
from all four sides. During the day, the filigreed tubing
construction reflects the daylight and at night the memo-
rial is lighted with spotlights from within to become a kind
of pyramid of light. Looking up from the amphitheatre
into the construction, the Star of David is formed by 86
isosceles triangles of decreasing size, rotating on two axes.
Geometry and a physical rising in the space — these are the
fundamental creative elements of the sculpture.

The Artist

Who was Corrado Cagli and how did this already in 1973
internationally acclaimed sculptor come to create the
Goettingen Memorial? — In 1970, the local Art Associa-
tion organized his first German exhibition and, thanks to
private intervention, he could be won for the project. This
memorial was also a very personal statement on the part
of the 6o-year-old sculptor from Rome. He himself was
Jewish, had initially accommodated himself to Italian Fas-
cism and had carried out important public art projects.
However when, beginning in 1938, he was persecuted for
his “race” and his work was defamed as “degenerated”,
he decided to emigrate (via Paris) to the US. He returned
to Europe in 1945 as an American soldier. His graphic art
work, in addition to numerous documents testifying to war

7



and catastrophe, include harrowing pen-and-ink drawings
of the starved victims of the Buchenwald Concentration
Camp whom he had met there during their liberation by
the Americans.

In 1948 Cagli went back to Rome and became an ac-
tive member of the communist party. He first started to
reflect specifically on his Jewish roots towards the end of
his life. In 1966 he edited two scenes from John Houston’s
film “The Bible”, the “Tree of the Knowledge of Good
and Evil” and the ,, Tower of Babel”. In 1973 he created a
memorial for deported persons and in 1974 a panel with
the title “Oppression” for the Roman Memorial Fosse
Ardeatine. After the war, Cagli became of a pioneer of a
new artistic language which featured abstract, representa-
tive and antique as well as avant-garde elements. In his
Goettingen sculpture, he combined central linear, con-
structive and artistic ele-
ments.

In his initial drafts in
May 1970, Cagli origi-
nally considered “situat-
ing the memorial in the
middle of a green zone
where children could
play”. He wanted a me-
morial which would be
accessible and a part of
Cagli: intreccio palindromo (1968) everyday life.




The Background

Why did it take so long to find a dignified form of com-
memoration of the victims of the Shoa in this town? And
how was it finally achieved, 35 years after the pogrom?
Wasn’t the simple, barely discernible memorial table on
the wall of the Trade Union House enough? It had been
mounted to the wall of the Trade Union House in 1960 at
the urging of Heinz Meyerstein, a former Goettingen Jew.

Dr. Hannah Vogt, Chairwoman of the Society for Chris-
tian-Jewish Cooperation played an important role in the
matter. Like her predecessor in office, Professor Konrat F.
Ziegler, she was a member of the City Council and thus
was able to introduce the idea of creating a memorial into
the political discourse. Inspired by the example of Einbeck,
a small town nearby which dedicated a memorial built on
the site of the destroyed synagogue on 9 November 1969,
Hannah Vogt submitted the petition to build a memorial
to the City Council. The petition was sponsored by the
SPD (Social Democratic Party). She stated that the pro-
posed memorial should be designed either by an artist or
by means of an artistic competition. Only a work which
“meets artistic standards” should be considered.

Her petition was approved by the council but the ar-
tistic, technical and town planning aspects of the prelimi-
nary work took over three years to complete. The fact that
in May 1970, the Cagli exhibition “Paintings, Sculpture,
Graphic Art, Wall Tapestries from Four Centuries” was

9



shown in the City Museum and that the City of Goettin-
gen purchased a bronze sculpture, offered concrete pos-
sibilities for a closer cooperation with the artist and his
work. The sculpture, the “Leontina”, is displayed in the

The artist with his sculpture
“Leontina”

foyer of the Deutsche Theatre. City
Councillor Dr. Heinrich Wurm had
close contacts to Italy and to Cagli
personally. It was his efforts which
brought Cagli to Goettingen and
his enthusiasm for Cagli which in
turn influenced the recently found-
ed Art Association.

It was also during this period,
that Dr. Konrad Schilling came to
Goettingen as the new head of the
Cultural Office. Before that, he had
organized an exhibition “Monu-
menta Judaica” in Cologne which
was a major success. He was very
familiar with Jewish topics and was
prepared to support and encourage
similar projects here. At the same
time in the Museum, preparations
for the exhibition “700 years of
Jews in southern Lower Saxony”
were under way. It was scheduled

to take place at the same time as the dedication of the me-
morial in the fall of 1973.

10



Already 5 years earlier, Dr. Waldemar R. Rohrbein, the
new director of the City Museum, had for the first time
since the end of the war organized an exhibition featuring
the Museum’s Judaica collection, which had been hidden
during the Nazi era. Moreover a brochure “Holidays and
Traditions of the Jews”, a description of Jewish life and
customs for the general public, was published and distrib-
uted free of charge. In fall of the same year, Peter Wilhelm’s
dissertation, the first analysis of the history of the Jewish
Community was published with the financial support of
the City of Goettingen.

The time, apparently, was ripe and through optimal co-
operation among the most varied departments, organiza-
tions and personages of the city, the way was paved. The
Mayor Arthur Levi, a Jewish-German who had returned
from English exile after the war, actively supported the
project. All of this turned out to be a special stroke of luck
for Goettingen which now, in the synagogue memorial,
possesses an artistically sophisticated memorial of lasting
significance.

The Dedication Ceremony

A large-scale social and cultural program accompanied
the memorial’s dedication. In addition to the aforemen-
tioned exhibitions that were attended by literati, scientists,
art connoisseurs and journalists from all over the Federal

1



Republic of Germany and from Italy, there were lectures,
theater performances etc.

The most striking feature of the greetings and commen-
taries regarding the building of the memorial is the em-
phatically optimistic view of the future. The sculpture is a
“cautionary tale for people who hurry past it”, in no way
must it be ,,a dwelling in the past”, which is why the origi-
nally intended inscription “Oh that [...] mine eyes [were] a

Dedication Ceremony (9 November 1973)

12



fountain of tears, that I might weep day and night for the
slain of [the daughter of] my people!” (Jeremiah 9:1) was
replaced with the much more reconciliatory version: “For
the mountains shall depart, and the hills be removed; but
my kindness shall not depart from thee” (Isaiah 54:10).
“This verse of the Bible is both ominous but also hopeful”,
said Mayor Levi.

In retrospect, it becomes clear how, back in 1973, people
were still hesitant to name the Holocaust by name. Thus
the table on the memorial reads rather harmlessly, the syn-
agogue “fell victim to the National Socialist arsonists” 35
years previously. Nevertheless, in light of the hardly devel-
oped “commemorative culture of the Holocaust” in 1973,
this memorial was indeed something enormously new and
courageous.

The dedication itself was carried out in a religious cer-
emony that was conducted by the prayer leader, the cantor
and the rabbi of the Jewish Community of Hannover. Not
only high-ranking officials and public figures but also Jews
from all over the world, former residents of Goettingen,
were invited to the carefully planned festivities. The na-
tional and even international response was also positive.
Nahum Goldmann, who was also invited, wrote: “I wish
to voice my respect, also on behalf of the World Jewish
Congress, for the construction of this memorial.”

13



The Memorial and the Citizens of Goettingen

The memorial has long since become a part of Goettingen.
The people of Goettingen live with it actively and con-
sciously. This is reflected in the annual, always well-at-
tended, memorial ceremony on the 9th of November. This
ceremony is sponsored by the City and organized and car-
ried out by the Society for Christian-Jewish Cooperation.
A structured program is prepared each year, with changing
groups of young people. Each of these groups of young
Germans develops its own approach to our history and the
results are most varied and always impressive.

Also the fact that the memorial was added to and changed
in 1995 on the basis of new historical information once
again testifies to the active na-
ture of Goettingen’s treatment
of its memorial: on 5 bronze
tables there appear the names
and birthdates of 282 Jewish-
Germans from both the City
and County who were mur-
dered by the National Social-
ists.

It is good that a memorial
created by such a well-known
artist does not just “stand
there” as a silent witness or
a piece of municipal art, but

14



that people go there, make it a part of everyday communi-
cation and thus keep it alive and vital.

In 2018 another table was added saying: Go downstairs,
look up! An invitation to look at the fascinating sculpture
from underneath.

Literatur

C. Gottschalk (Hg.): Verewigt und vergessen, 1992.

C.Hofmann: Holocaust-Mahnmale auf Plitzen ehemal. Syn-
agogen, Mag. Universitdt Osnabriick, 2000.

Kulturamt (Hg.): Dokumentation Einweihung, 1974.
Kunstverein: Ausstellungskatalog, 1970.

H. Wurm/C. Benincasa: Corrado Cagli, la notte dei cristalli,
1975.

Bildnachweise

Bettina Kratz-Ritter (S. 14)
Stadtisches Museum (S. 6, 10, 12)

Dr. Marianne Zingel (S. 5)

15



Aus Interviews, die Jugendliche mit Zeitzeugen
(Jg. 1929) 2012 fiihrten

» Wir sind hier zusammen grofSgeworden, bis die Syna-
goge angesteckt wurde. (Christa, 9 J. alt)

Dies ist mein Elternhaus, wir haben damals im Parterre
gewohnt: meine Eltern, meine Schwester und ich. Und in
der Kristallnacht — da weckte uns meine Mutter, es war
bestimmt schon ziemlich spat. Dann sind wir ans Fenster
gegangen und haben von da aus gesehen: Es war alles
rot. Die Synagoge brannte also schon. Und wir haben
schrecklich Angst gehabt: Plotzlich so ein Riesenfeuer
und solche glithenden Fenster in der eigenen Wohnung...

Da waren Feuerwehrleute mit zwei Riesenspritzen
uber unserem Dach. Denn der Judentempel, ich meine:
die Synagoge, stand ja direkt gegeniiber. Das konnen Sie
sich heute gar nicht mehr vorstellen: meine schreckliche
Angst, diese feuerroten Fenster!

Wir haben uns dann ganz schnell angezogen, es konn-
ten ja jederzeit die Flammen heriiberkommen, denn in
der StrafSe standen viele Fachwerkhauser. Spater war hier
tibrigens auch einiges ausgebombt, als der Bahnhof bom-
bardiert wurde. Und dann wurde alles abgerissen: Da ka-
men Bagger und Baumaschinen, die haben alles planiert,
wo der Judentempel gestanden hatte.

16



Hinter der Synagoge war das Kiisterhaus, da wohnte
auch Familie Meyerstein, mit deren Kindern wir immer
gespielt haben. Wir hatten ein ganz prima Verhaltnis.
Und so spielten wir auch um die Synagoge herum. Und
kamen so auch schon mal in die Synagoge hinein. Eigent-
lich durfte man da ja nicht hin, wir waren aber immer
sehr neugierig, und wenn dann dort geputzt wurde, dann
sagten unsere Freunde zu uns: ,Jetzt konnt Thr schnell
mal gucken. Jetzt ist die Kirche offen.“ So kann ich fast
sagen, als Kind war das hier mein Spielzentrum.

Jetzt fragen Sie mich nach den Titern: Also, man
hat gesagt, sie hatten Fackeln hineingeworfen. Denn es
brannte alles lichterloh. Wer das nun getan hat, das weifs
man ja nicht. Irgendwelche... Ich weif§ nicht, ob Sie sonst
schon Interviews bekommen haben, aber bei uns brann-
te alles, wir haben das nicht erlebt, dass das angesteckt
worden war. Das ist sehr, sehr lange her... Also, da gab
es nie Probleme. Wir kannten nie irgendwelchen Hass
oder so etwas. Wir sind hier miteinander grofSgeworden,
bis die Synagoge angesteckt worden ist.

17



»Der Platz vor der Synagoge, das war so der Spielplatz
der Jugend.” (Karl-Heinz, 9 ]. alt)

Ich bin eines Morgens frither aufgewacht als sonst. Ich
horte irgendwelche Gerdusche. Und dann ist man neu-
gierig und geht ans Fenster und guckt. Und da hab’ ich
gesehen, dass mehrere Gestalten, ich wusste nicht, wer
das war, gegeniiber auf dem Grundstiick sich bewegten.
Sie gingen mit Behdltern in die Synagoge hinein. Ich rief
meinen Vater und sagte ihm, dass es brenne. Erst dachten
wir, es wire die Feuerwehr. Dann tiberlegten wir, ob wir
noch einmal anrufen sollten, bei der Polizei oder Feu-
erwehr. Aber mein Vater sagte: ,,Nein, nein, da sind ja
schon Helfer, das ist sicher schon gemeldet worden.“ Und
dann haben wir nur noch gesehen, dass da ein Rein- und
Rausgehen war, teilweise mit Behiltern. Wir glaubten,
dass das alles zum Loschen wire, aber wahrscheinlich
war es irgendeine brennbare Flussigkeit. Hinterher ist
uns klar geworden, dass die Synagoge absichtlich ange-
steckt wurde. Damals lief$ sich das nicht genau erkennen,
es war ja morgens frith.

Spater war dann auch die Feuerwehr da und hat haupt-
sachlich unsere Hauser bespritzt: Man hatte Angst, dass
wegen der grofSen Hitze die umliegenden Hauser Feuer
fingen.

Mein Vater sagte noch: ,,Geh weg vom Fenster, nicht,
dass noch ’was passiert!“ Also sind wir in die hinteren

18



Raume gegangen. Und ich dann nach dem Frithstiick erst
einmal zur Schule. Als ich mittags wieder heimkam, war
zu sehen, dass die Synagoge sehr beschadigt war. Teilwei-
se waren die Fenster eingeschlagen. Wir haben an dem
Tag dann auch von den Nachbarn keinen mehr angetrof-
fen: Wir hatten ja eigentlich immer guten Kontakt zur
Familie Meyerstein, die Kinder haben viel mit uns ge-
spielt. Meyersteins wohnten in der Oberen Masch, direkt
neben der Kirche, und der Platz vor der Synagoge eignete
sich zum Spielen hervorragend, er war so der Spielplatz
der Jugend.

»Das betraf einen auch, wenn man ein Kind war.”
(Rosemarie, 9 ]. alt)

Wir wohnten in Weende, damals ein Dorf. Nach Gottin-
gen kam man eigentlich selten, wir Kinder sowieso. In-
sofern habe ich weder die Synagoge brennen sehen noch
direkt mit Menschen zu tun gehabt, die dort waren und
das miterlebt haben. Was ich allerdings sehr genau ge-
spurt habe: dass die Stimmung zuhause sehr deprimiert
war: Mit meinen Eltern war etwas, sie wollten aber nicht
dariiber reden, so dass ich damals als Neunjihrige nicht
so recht verstand, was da passiert war.

Etwas spater habe ich schon sehr viel mehr erfahren.
Zum Beispiel wohnte eine GrofStante von mir in der

19



Planckstrafle mit einem Juden in einem Haus, die hatten
immer ein sehr gutes nachbarschaftliches Verhaltnis. Und
dann kam eine Nacht, kurz nach dem 9. November, die
Polizei, trat bei ihr die Tir ein und machte furchtbaren
Larm. Dann haben sie allerdings festgestellt, dass sie in
der falschen Wohnung waren, und sind eine Treppe ho-
her gegangen. Und dann, nachts um vier, haben sie diesen
Juden aus dem Bett rausgejagt und mitgenommen.

Und ich habe nie erfahren, was er da alles erleben
musste und ob er tberlebt hat. Auch die Eltern haben nie
dariiber geredet. Es war ja so, dass man eingesperrt wur-
de, wenn man etwas Falsches sagte im Nationalsozialis-
mus. Wir waren zuhause funf Kinder, alle eigentlich recht
offen, und da hatten meine Eltern verstandlicherweise
Angst, dass wir irgendwo etwas erzahlen konnten und sie
dann zur Rechenschaft gezogen wirden. Die Angst, et-
was Falsches zu sagen, war sehr, sehr machtig. Das betraf
einen auch, wenn man ein Kind war.

»Das bin ich nie wieder losgeworden.” (Gerda, 9 ]. alt)

Meine Familie und ich, wir haben direkt neben der Sy-
nagoge gewohnt, in einem groflen Haus, das direkt an-
schloss. Unsere Girten gingen direkt ineinander. Meine
Klassenkameradin Ruth Cohn, Jahrgang 1929 wie ich,
wohnte in der Synagoge. Und zu bestimmten Festtagen

20



haben wir bei denen immer Lichter anziinden und Feu-
er machen miissen. Und ihre Familie hatte das Gluck,
sich noch 1938 verabschieden zu konnen, nachdem man
ihnen das Geschaft genommen hatte und so weiter. Die
Cohns sind nach Kolumbien ausgewandert. Nach ihnen
wohnte dort Familie Asser, die spater im KZ umgekom-
men sind. Die waren dann auch wieder Freunde von
uns: Bis 1940 ging das noch, danach durfte man sich
buchstablich nicht mehr mit ihnen zusammen erwischen
lassen.

Wir hatten ein Lebensmittelgeschift, und abends ist
meine Mutter mit einem Korb voll Lebensmitteln zu de-
nen nach Hause gegangen und hat ihnen etwas zu essen
gebracht. Sie durften ja nicht mehr bei uns einkaufen,
beziehungsweise umgekehrt hatten sie alle das Schild am
Laden: ,,Juden unerwiinscht!

Meine Kindheit war sehr durchsetzt von der Nazi-Ideo-
logie. Auch meinen Vater haben sie ja, weil er irgendwo
etwas Falsches gesagt hat, einfach abgeholt. Wir wussten
gar nicht, was passiert war. Und er hatte ganz grofSes
Gliick, dass er von Beruf Girtner war: Der Komman-
dant des Lagers hatte dort eine Villa und liefs ihn bei sich
arbeiten und hat dafiir gesorgt, dass er nach eineinhalb
Jahren freikam. Aber er durfte nichts vom Lager erzih-
len. Man hat ihm angedroht, wenn er ein Wort dartiber
erzahlt, wird er erschossen.

21



Wir wohnten direkt an der Synagoge. Meine Mutter
ging ans Flurfenster und horte, wie ein SS-Soldat sag-
te: ,,So und so viel Liter zur Verbrennung der Synagoge
eingetroffen.“ Und dann ging es auch tatsachlich los. Es
hat die ganze Nacht gebrannt, und in unserem Hausflur
lagen die Feuerwehrschlauche. Wir mussten aus unserem
Haus, weil es so dicht an der Synagoge dran war, dass
man Angst hatte, das Feuer konnte tibergreifen. Deswe-
gen hat die Feuerwehr unser Haus mit Wasser bespritzt.
Und wir haben als Kinder zitternd dagestanden — das
kann man gar nicht sagen, wie das auf uns wirkte! Ich
weif$ noch genau: Bei einer Familie, die Anfang Novem-
ber dort eingezogen war, war gerade an dem Tag mor-
gens ein Sdugling auf die Welt gekommen. Und wie diese
ganze Familie mit dem Saugling da rausgejagt wurde, das
ist unbeschreiblich...

Ich war gegentiber, auf der anderen StrafSenseite, und
sehe noch heute vor mir, wie das Portal der Synagoge ein-
stiirzte: Das kann man gar nicht beschreiben, was man
als Kind bei dem Anblick empfindet! Das bin ich nie wie-
der losgeworden.



Schriften der Gesellschaft fiir christlich-
jildische Zusammenarbeit Gottingen

Heft 1 ... z.B. Familie Hahn. Gedenkstunde am Géttinger Platz der
Synagoge (Bettina Kratz-Ritter/Berndt Schaller/Lenore Schneider-
Feller)

Heft2 Konrat F. Ziegler, ein Géttinger ,,Gerechter unter den Vélkern”
(Bettina Kratz-Ritter)

Heft 3 Das Géttinger Mahnmal am Platz der Synagoge
(Bettina Kratz-Ritter)

Heft 4 Hannah Vogt, Géttinger Ratsfrau und Ehrenbiirgerin
(Ute Hinze/Bettina Kratz-Ritter)

Heft5 Der 9. November 1938 in Gottingen — 70 Jahre danach
(Christoph Rehbein/Bettina Kratz-Ritter)

Heft 6 Verdriangt - Verfolgt — Vergessen. Das ,Judenhaus”
Weender Landstr. 26 und seine Bewohnerlnnen (Eric Angermann/
Eva Klay/Julia Kopp/Jan C. Oestreich/Jennifer Stimpel/Tobias Trutz)

Heft 7 Géttingen zwischen Garnison und Universitat. Geschichte,
Konversion und Entwicklung des Zieten-Areals (Bettina Kratz-Ritter)

Heft 8 Fiir die Ewigkeit? Zur Geschichte des Jiidischen Friedhofs
Geismar (Martin Heinzelmann)



Gesellschaft fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit

GOTTINGEN

Schriften der Gottinger Gesellschaft fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit 3



