
1

Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit
Göttingen

The Memorial at 
Synagogue Square 
in Goettingen
Bettina Kratz-Ritter

3



2

Impressum

Bettina Kratz-Ritter: The Memorial at 
Synagogue Square in Goettingen

Herausgeber: Gesellschaft für christlich-
jüdische Zusammenarbeit Göttingen e. V. 
Schriftenreihe, Heft 3

Gestaltung & Satz: Bernd Neubauer

Übersetzung: Elizabeth Eck

© 3. erw. Aufl. 2018 Gesellschaft für 
christlich-jüdische Zusammenarbeit 
Göttingen e. V. 

www.gcjz-goettingen.de
IBAN: DE12 2605 0001 0000 0160 63



3

Bettina Kratz-Ritter

The Memorial at Synagogue Square  
in Goettingen



4



5

The memorial 

Today when you approach the Square “Platz der Syna-
goge” at the corner of Obere and Untere Maschstrasse, 
instead of the synagogue built in 1874 in the arched neo-
romanesque style and extended in 1895, you will find a 
conglomerate of buildings that seems to be rather disparate 
and random: The southern side of the triangular area is 
bounded by the former Trade Union House built in 1955, a 
pre-fabricated building with a flat roof, and on the eastern 
side there is a classical rose-tinted building which served as 
the local jail. To the northwest there is a row of houses, in-
cluding the light-green half-timbered building housing the 
Salvation Army, built in 1902.

Synagogue Square



6

In the center of the free area, there is a metal sculpture: the 
memorial for the synagogue which once stood here until it 
was destroyed in 1938 during the Reichspogromnacht. De-
signed and created by the Italian artist and sculptor Cor-
rado Cagli (born 23 February 1910 in Ancona, died 28 
March 1976 in Rome), it was dedicated in 1973. Despite 
the not very attractive surroundings, more than 45 years 
later the memorial is still expressive and moving.

The construction of the memorial is both simple and in-
genious and the light effect is fascinating. Based on the 
basic form of a Star of David, the Jewish national symbol, 
a nearly 6 meter high, pyramid-shaped tubular sculpture 
rises from the centre of the structure. This construction 
tapers to a point like a flame. The memorial is constructed 
of steel tubing, exposed aggregate and exposed concrete. It 
is set in a gently rising slope of earth which opens beneath 

The sculpture under construction (1973)



7

the memorial to form a kind of amphitheatre with strik-
ing light effects. The amphitheatre can be entered via steps 
from all four sides. During the day, the filigreed tubing 
construction reflects the daylight and at night the memo-
rial is lighted with spotlights from within to become a kind 
of pyramid of light. Looking up from the amphitheatre 
into the construction, the Star of David is formed by 86 
isosceles triangles of decreasing size, rotating on two axes. 
Geometry and a physical rising in the space – these are the 
fundamental creative elements of the sculpture.

The Artist

Who was Corrado Cagli and how did this already in 1973 
internationally acclaimed sculptor come to create the  
Goettingen Memorial? – In 1970, the local Art Associa-
tion organized his first German exhibition and, thanks to 
private intervention, he could be won for the project. This 
memorial was also a very personal statement on the part 
of the 60-year-old sculptor from Rome. He himself was 
Jewish, had initially accommodated himself to Italian Fas-
cism and had carried out important public art projects. 
However when, beginning in 1938, he was persecuted for 
his “race” and his work was defamed as “degenerated”, 
he decided to emigrate (via Paris) to the US. He returned 
to Europe in 1945 as an American soldier. His graphic art 
work, in addition to numerous documents testifying to war 



8

and catastrophe, include harrowing pen-and-ink drawings 
of the starved victims of the Buchenwald Concentration 
Camp whom he had met there during their liberation by 
the Americans.

In 1948 Cagli went back to Rome and became an ac-
tive member of the communist party. He first started to 
reflect specifically on his Jewish roots towards the end of 
his life. In 1966 he edited two scenes from John Houston’s 
film “The Bible”, the “Tree of the Knowledge of Good 
and Evil” and the „Tower of Babel”. In 1973 he created a 
memorial for deported persons and in 1974 a panel with 
the title “Oppression” for the Roman Memorial Fosse  
Ardeatine. After the war, Cagli became of a pioneer of a 
new artistic language which featured abstract, representa-
tive and antique as well as avant-garde elements. In his 
Goettingen sculpture, he combined central linear, con-

structive and artistic ele-
ments.

In his initial drafts in 
May 1970, Cagli origi-
nally considered “situat-
ing the memorial in the 
middle of a green zone 
where children could 
play”. He wanted a me-
morial which would be 
accessible and a part of 
everyday life.Cagli: intreccio palindromo (1968)



9

The Background

Why did it take so long to find a dignified form of com-
memoration of the victims of the Shoa in this town? And 
how was it finally achieved, 35 years after the pogrom? 
Wasn’t the simple, barely discernible memorial table on 
the wall of the Trade Union House enough? It had been 
mounted to the wall of the Trade Union House in 1960 at 
the urging of Heinz Meyerstein, a former Goettingen Jew.

Dr. Hannah Vogt, Chairwoman of the Society for Chris-
tian-Jewish Cooperation played an important role in the 
matter. Like her predecessor in office, Professor Konrat F. 
Ziegler, she was a member of the City Council and thus 
was able to introduce the idea of creating a memorial into 
the political discourse. Inspired by the example of Einbeck, 
a small town nearby which dedicated a memorial built on 
the site of the destroyed synagogue on 9 November 1969, 
Hannah Vogt submitted the petition to build a memorial 
to the City Council. The petition was sponsored by the 
SPD (Social Democratic Party). She stated that the pro-
posed memorial should be designed either by an artist or 
by means of an artistic competition. Only a work which 
“meets artistic standards” should be considered.

Her petition was approved by the council but the ar-
tistic, technical and town planning aspects of the prelimi-
nary work took over three years to complete. The fact that 
in May 1970, the Cagli exhibition “Paintings, Sculpture, 
Graphic Art, Wall Tapestries from Four Centuries” was 



10

shown in the City Museum and that the City of Goettin-
gen purchased a bronze sculpture, offered concrete pos-
sibilities for a closer cooperation with the artist and his 
work. The sculpture, the “Leontina”, is displayed in the 

foyer of the Deutsche Theatre. City 
Councillor Dr. Heinrich Wurm had 
close contacts to Italy and to Cagli 
personally. It was his efforts which 
brought Cagli to Goettingen and 
his enthusiasm for Cagli which in 
turn influenced the recently found-
ed Art Association.

It was also during this period, 
that Dr. Konrad Schilling came to 
Goettingen as the new head of the 
Cultural Office. Before that, he had 
organized an exhibition “Monu-
menta Judaica” in Cologne which 
was a major success. He was very 
familiar with Jewish topics and was 
prepared to support and encourage 
similar projects here. At the same 
time in the Museum, preparations 
for the exhibition “700 years of 
Jews in southern Lower Saxony” 
were under way. It was scheduled 

to take place at the same time as the dedication of the me-
morial in the fall of 1973.

The artist with his sculpture 
“Leontina”



11

Already 5 years earlier, Dr. Waldemar R. Röhrbein, the 
new director of the City Museum, had for the first time 
since the end of the war organized an exhibition featuring 
the Museum’s Judaica collection, which had been hidden 
during the Nazi era. Moreover a brochure “Holidays and 
Traditions of the Jews”, a description of Jewish life and 
customs for the general public, was published and distrib-
uted free of charge. In fall of the same year, Peter Wilhelm’s 
dissertation, the first analysis of the history of the Jewish 
Community was published with the financial support of 
the City of Goettingen. 

The time, apparently, was ripe and through optimal co-
operation among the most varied departments, organiza-
tions and personages of the city, the way was paved. The 
Mayor Arthur Levi, a Jewish-German who had returned 
from English exile after the war, actively supported the 
project. All of this turned out to be a special stroke of luck 
for Goettingen which now, in the synagogue memorial, 
possesses an artistically sophisticated memorial of lasting 
significance. 

The Dedication Ceremony

A large-scale social and cultural program accompanied 
the memorial’s dedication. In addition to the aforemen-
tioned exhibitions that were attended by literati, scientists, 
art connoisseurs and journalists from all over the Federal 



12

Republic of Germany and from Italy, there were lectures, 
theater performances etc.

The most striking feature of the greetings and commen-
taries regarding the building of the memorial is the em-
phatically optimistic view of the future. The sculpture is a 
“cautionary tale for people who hurry past it”, in no way 
must it be „a dwelling in the past”, which is why the origi-
nally intended inscription “Oh that […] mine eyes [were] a 

Dedication Ceremony (9 November 1973)



13

fountain of tears, that I might weep day and night for the 
slain of [the daughter of] my people!” (Jeremiah 9:1) was 
replaced with the much more reconciliatory version: “For 
the mountains shall depart, and the hills be removed; but 
my kindness shall not depart from thee” (Isaiah 54:10). 
“This verse of the Bible is both ominous but also hopeful”, 
said Mayor Levi.

In retrospect, it becomes clear how, back in 1973, people 
were still hesitant to name the Holocaust by name. Thus 
the table on the memorial reads rather harmlessly, the syn-
agogue “fell victim to the National Socialist arsonists” 35 
years previously. Nevertheless, in light of the hardly devel-
oped “commemorative culture of the Holocaust” in 1973, 
this memorial was indeed something enormously new and 
courageous.

The dedication itself was carried out in a religious cer-
emony that was conducted by the prayer leader, the cantor 
and the rabbi of the Jewish Community of Hannover. Not 
only high-ranking officials and public figures but also Jews 
from all over the world, former residents of Goettingen, 
were invited to the carefully planned festivities. The na-
tional and even international response was also positive. 
Nahum Goldmann, who was also invited, wrote: “I wish 
to voice my respect, also on behalf of the World Jewish 
Congress, for the construction of this memorial.”



14

The Memorial and the Citizens of Goettingen

The memorial has long since become a part of Goettingen. 
The people of Goettingen live with it actively and con-
sciously. This is reflected in the annual, always well-at-
tended, memorial ceremony on the 9th of November. This 
ceremony is sponsored by the City and organized and car-
ried out by the Society for Christian-Jewish Cooperation. 
A structured program is prepared each year, with changing 
groups of young people. Each of these groups of young 
Germans develops its own approach to our history and the 
results are most varied and always impressive.

Also the fact that the memorial was added to and changed 
in 1995 on the basis of new historical information once 

again testifies to the active na-
ture of Goettingen’s treatment 
of its memorial: on 5 bronze 
tables there appear the names 
and birthdates of 282 Jewish-
Germans from both the City 
and County who were mur-
dered by the National Social-
ists.

It is good that a memorial 
created by such a well-known 
artist does not just “stand 
there” as a silent witness or 
a piece of municipal art, but 



15

that people go there, make it a part of everyday communi-
cation and thus keep it alive and vital.

In 2018 another table was added saying: Go downstairs, 
look up! An invitation to look at the fascinating sculpture 
from underneath.

Literatur

C. Gottschalk (Hg.): Verewigt und vergessen, 1992.

C. Hofmann: Holocaust-Mahnmale auf Plätzen ehemal. Syn- 
agogen, Mag. Universität Osnabrück, 2000.

Kulturamt (Hg.): Dokumentation Einweihung, 1974.

Kunstverein: Ausstellungskatalog, 1970.

H. Wurm/C. Benincasa: Corrado Cagli, la notte dei cristalli, 
1975.

Bildnachweise 

Bettina Kratz-Ritter (S. 14)

Städtisches Museum (S. 6, 10, 12)

Dr. Marianne Zingel (S. 5)



16

Aus Interviews, die Jugendliche mit Zeitzeugen  
(Jg. 1929) 2012 führten

„Wir sind hier zusammen großgeworden, bis die Syna-
goge angesteckt wurde.“ (Christa, 9 J. alt)

Dies ist mein Elternhaus, wir haben damals im Parterre 
gewohnt: meine Eltern, meine Schwester und ich. Und in 
der Kristallnacht – da weckte uns meine Mutter, es war 
bestimmt schon ziemlich spät. Dann sind wir ans Fenster 
gegangen und haben von da aus gesehen: Es war alles 
rot. Die Synagoge brannte also schon. Und wir haben 
schrecklich Angst gehabt: Plötzlich so ein Riesenfeuer 
und solche glühenden Fenster in der eigenen Wohnung…

Da waren Feuerwehrleute mit zwei Riesenspritzen 
über unserem Dach. Denn der Judentempel, ich meine: 
die Synagoge, stand ja direkt gegenüber. Das können Sie 
sich heute gar nicht mehr vorstellen: meine schreckliche 
Angst, diese feuerroten Fenster!

Wir haben uns dann ganz schnell angezogen, es konn-
ten ja jederzeit die Flammen herüberkommen, denn in 
der Straße standen viele Fachwerkhäuser. Später war hier 
übrigens auch einiges ausgebombt, als der Bahnhof bom-
bardiert wurde. Und dann wurde alles abgerissen: Da ka-
men Bagger und Baumaschinen, die haben alles planiert, 
wo der Judentempel gestanden hatte.



17

Hinter der Synagoge war das Küsterhaus, da wohnte 
auch Familie Meyerstein, mit deren Kindern wir immer 
gespielt haben. Wir hatten ein ganz prima Verhältnis. 
Und so spielten wir auch um die Synagoge herum. Und 
kamen so auch schon mal in die Synagoge hinein. Eigent-
lich durfte man da ja nicht hin, wir waren aber immer 
sehr neugierig, und wenn dann dort geputzt wurde, dann 
sagten unsere Freunde zu uns: „Jetzt könnt Ihr schnell 
mal gucken. Jetzt ist die Kirche offen.“ So kann ich fast 
sagen, als Kind war das hier mein Spielzentrum.

Jetzt fragen Sie mich nach den Tätern: Also, man 
hat gesagt, sie hätten Fackeln hineingeworfen. Denn es 
brannte alles lichterloh. Wer das nun getan hat, das weiß 
man ja nicht. Irgendwelche… Ich weiß nicht, ob Sie sonst 
schon Interviews bekommen haben, aber bei uns brann-
te alles, wir haben das nicht erlebt, dass das angesteckt 
worden war. Das ist sehr, sehr lange her… Also, da gab 
es nie Probleme. Wir kannten nie irgendwelchen Hass 
oder so etwas. Wir sind hier miteinander großgeworden, 
bis die Synagoge angesteckt worden ist.



18

„Der Platz vor der Synagoge, das war so der Spielplatz 
der Jugend.“ (Karl-Heinz, 9 J. alt)

Ich bin eines Morgens früher aufgewacht als sonst. Ich 
hörte irgendwelche Geräusche. Und dann ist man neu-
gierig und geht ans Fenster und guckt. Und da hab’ ich 
gesehen, dass mehrere Gestalten, ich wusste nicht, wer 
das war, gegenüber auf dem Grundstück sich bewegten. 
Sie gingen mit Behältern in die Synagoge hinein. Ich rief 
meinen Vater und sagte ihm, dass es brenne. Erst dachten 
wir, es wäre die Feuerwehr. Dann überlegten wir, ob wir 
noch einmal anrufen sollten, bei der Polizei oder Feu-
erwehr. Aber mein Vater sagte: „Nein, nein, da sind ja 
schon Helfer, das ist sicher schon gemeldet worden.“ Und 
dann haben wir nur noch gesehen, dass da ein Rein- und 
Rausgehen war, teilweise mit Behältern. Wir glaubten, 
dass das alles zum Löschen wäre, aber wahrscheinlich 
war es irgendeine brennbare Flüssigkeit. Hinterher ist 
uns klar geworden, dass die Synagoge absichtlich ange-
steckt wurde. Damals ließ sich das nicht genau erkennen, 
es war ja morgens früh.

Später war dann auch die Feuerwehr da und hat haupt-
sächlich unsere Häuser bespritzt: Man hatte Angst, dass 
wegen der großen Hitze die umliegenden Häuser Feuer 
fingen. 

Mein Vater sagte noch: „Geh weg vom Fenster, nicht, 
dass noch ’was passiert!“ Also sind wir in die hinteren 



19

Räume gegangen. Und ich dann nach dem Frühstück erst 
einmal zur Schule. Als ich mittags wieder heimkam, war 
zu sehen, dass die Synagoge sehr beschädigt war. Teilwei-
se waren die Fenster eingeschlagen. Wir haben an dem 
Tag dann auch von den Nachbarn keinen mehr angetrof-
fen: Wir hatten ja eigentlich immer guten Kontakt zur 
Familie Meyerstein, die Kinder haben viel mit uns ge-
spielt. Meyersteins wohnten in der Oberen Masch, direkt 
neben der Kirche, und der Platz vor der Synagoge eignete 
sich zum Spielen hervorragend, er war so der Spielplatz 
der Jugend.

„Das betraf einen auch, wenn man ein Kind war.“ 
(Rosemarie, 9 J. alt)

Wir wohnten in Weende, damals ein Dorf. Nach Göttin-
gen kam man eigentlich selten, wir Kinder sowieso. In-
sofern habe ich weder die Synagoge brennen sehen noch 
direkt mit Menschen zu tun gehabt, die dort waren und 
das miterlebt haben. Was ich allerdings sehr genau ge-
spürt habe: dass die Stimmung zuhause sehr deprimiert 
war: Mit meinen Eltern war etwas, sie wollten aber nicht 
darüber reden, so dass ich damals als Neunjährige nicht 
so recht verstand, was da passiert war. 

Etwas später habe ich schon sehr viel mehr erfahren. 
Zum Beispiel wohnte eine Großtante von mir in der 



20

Planckstraße mit einem Juden in einem Haus, die hatten 
immer ein sehr gutes nachbarschaftliches Verhältnis. Und 
dann kam eine Nacht, kurz nach dem 9. November, die 
Polizei, trat bei ihr die Tür ein und machte furchtbaren 
Lärm. Dann haben sie allerdings festgestellt, dass sie in 
der falschen Wohnung waren, und sind eine Treppe hö-
her gegangen. Und dann, nachts um vier, haben sie diesen 
Juden aus dem Bett rausgejagt und mitgenommen. 

Und ich habe nie erfahren, was er da alles erleben 
musste und ob er überlebt hat. Auch die Eltern haben nie 
darüber geredet. Es war ja so, dass man eingesperrt wur-
de, wenn man etwas Falsches sagte im Nationalsozialis-
mus. Wir waren zuhause fünf Kinder, alle eigentlich recht  
offen, und da hatten meine Eltern verständlicherweise 
Angst, dass wir irgendwo etwas erzählen könnten und sie 
dann zur Rechenschaft gezogen würden. Die Angst, et-
was Falsches zu sagen, war sehr, sehr mächtig. Das betraf  
einen auch, wenn man ein Kind war.

„Das bin ich nie wieder losgeworden.“ (Gerda, 9 J. alt)

Meine Familie und ich, wir haben direkt neben der Sy-
nagoge gewohnt, in einem großen Haus, das direkt an-
schloss. Unsere Gärten gingen direkt ineinander. Meine 
Klassenkameradin Ruth Cohn, Jahrgang 1929 wie ich, 
wohnte in der Synagoge. Und zu bestimmten Festtagen 



21

haben wir bei denen immer Lichter anzünden und Feu-
er machen müssen. Und ihre Familie hatte das Glück, 
sich noch 1938 verabschieden zu können, nachdem man 
ihnen das Geschäft genommen hatte und so weiter. Die 
Cohns sind nach Kolumbien ausgewandert. Nach ihnen 
wohnte dort Familie Asser, die später im KZ umgekom-
men sind. Die waren dann auch wieder Freunde von 
uns: Bis 1940 ging das noch, danach durfte man sich 
buchstäblich nicht mehr mit ihnen zusammen erwischen 
lassen.

Wir hatten ein Lebensmittelgeschäft, und abends ist 
meine Mutter mit einem Korb voll Lebensmitteln zu de-
nen nach Hause gegangen und hat ihnen etwas zu essen 
gebracht. Sie durften ja nicht mehr bei uns einkaufen, 
beziehungsweise umgekehrt hatten sie alle das Schild am 
Laden: „Juden unerwünscht!“ 

Meine Kindheit war sehr durchsetzt von der Nazi-Ideo-
logie. Auch meinen Vater haben sie ja, weil er irgendwo 
etwas Falsches gesagt hat, einfach abgeholt. Wir wussten 
gar nicht, was passiert war. Und er hatte ganz großes 
Glück, dass er von Beruf Gärtner war: Der Komman-
dant des Lagers hatte dort eine Villa und ließ ihn bei sich 
arbeiten und hat dafür gesorgt, dass er nach eineinhalb 
Jahren freikam. Aber er durfte nichts vom Lager erzäh-
len. Man hat ihm angedroht, wenn er ein Wort darüber 
erzählt, wird er erschossen. 



22

Wir wohnten direkt an der Synagoge. Meine Mutter 
ging ans Flurfenster und hörte, wie ein SS-Soldat sag-
te: „So und so viel Liter zur Verbrennung der Synagoge 
eingetroffen.“ Und dann ging es auch tatsächlich los. Es 
hat die ganze Nacht gebrannt, und in unserem Hausflur 
lagen die Feuerwehrschläuche. Wir mussten aus unserem 
Haus, weil es so dicht an der Synagoge dran war, dass 
man Angst hatte, das Feuer könnte übergreifen. Deswe-
gen hat die Feuerwehr unser Haus mit Wasser bespritzt. 
Und wir haben als Kinder zitternd dagestanden – das 
kann man gar nicht sagen, wie das auf uns wirkte! Ich 
weiß noch genau: Bei einer Familie, die Anfang Novem-
ber dort eingezogen war, war gerade an dem Tag mor-
gens ein Säugling auf die Welt gekommen. Und wie diese 
ganze Familie mit dem Säugling da rausgejagt wurde, das 
ist unbeschreiblich…

Ich war gegenüber, auf der anderen Straßenseite, und 
sehe noch heute vor mir, wie das Portal der Synagoge ein-
stürzte: Das kann man gar nicht beschreiben, was man 
als Kind bei dem Anblick empfindet! Das bin ich nie wie-
der losgeworden. 



23

Schriften der Gesellschaft für christlich- 
jüdische Zusammenarbeit Göttingen 

Heft 1 . . .  z. B. Familie Hahn. Gedenkstunde am Göttinger Platz der 
Synagoge (Bettina Kratz-Ritter/Berndt Schaller/Lenore Schneider-
Feller)

Heft 2  Konrat F. Ziegler, ein Göttinger „Gerechter unter den Völkern“ 
(Bettina Kratz-Ritter)

Heft 3  Das Göttinger Mahnmal am Platz der Synagoge  
(Bettina Kratz-Ritter)

Heft 4  Hannah Vogt, Göttinger Ratsfrau und Ehrenbürgerin  
(Ute Hinze/Bettina Kratz-Ritter)

Heft 5  Der 9. November 1938 in Göttingen – 70 Jahre danach  
(Christoph Rehbein/Bettina Kratz-Ritter) 

Heft 6  Verdrängt – Verfolgt – Vergessen. Das „Judenhaus“  
Weender Landstr. 26 und seine BewohnerInnen (Eric Angermann/ 
Eva Klay/Julia Kopp/Jan C. Oestreich/Jennifer Stümpel/Tobias Trutz)

Heft 7  Göttingen zwischen Garnison und Universität. Geschichte, 
Konversion und Entwicklung des Zieten-Areals (Bettina Kratz-Ritter)

Heft 8  Für die Ewigkeit? Zur Geschichte des Jüdischen Friedhofs 
Geismar (Martin Heinzelmann)



24

Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit
Göttingen

Schriften der Göttinger Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit 3


